
 
166 

 

УДК 101.2 

 

Биополитические ориентации социальной философии в условиях 

посткапитализма 

 

А.Ю. Опарин 

Белорусский государственный аграрный технический университет, 

г. Минск, Беларусь 

e-mail: opa.sgd@bsatu.by 

 

Аннотация. Статья посвящена проблеме «выживания» философии в 

современном мире и ее судьбах в быстро меняющихся условиях постка-

питализма. Признается, что после постмодернистских тенденций на при-

знание «смерти философии» у нее появились новые основания и темы. В 

их качестве может быть рассмотрен «биополитический поворот» в соци-

альной философии, а также участие марксистской философии в нем. Под 

«биополитикой» подразумеваются особые технологии власти, благодаря 

которым она может управлять не только индивидами посредством неко-

торого количества дисциплинарных процедур, но и совокупностью лю-

дей, конституированных и унифицированных уже не политологически 

(как «народ), но скорее демографически (как «население»). Под «биопо-

литическим поворотом» – признание того, что человек обладает целост-

ной биосоциальной природой, что требует модернизации технологий по-

литического управления. В заключение показано, как биополитический 

капитализм через избыточное потребление порабощает человека, делая 

его придатком машины капиталистического производства. 

 

Ключевые слова: биовласть, биополитика, капитализм, консьюме-

ризм, марксизм. 

 

Biopolitical Orientations of Social Philosophy under Postcapitalism 

 

A.U. Oparin 

Belarusian State Agrarian Technical University, Minsk, Belarus 

e-mail: opa.sgd@bsatu.by 

 

mailto:opa.sgd@bsatu.by
mailto:opa.sgd@bsatu.by
https://bsatu.by/ru
https://bsatu.by/ru


 
167 

 

Abstract. The article is devoted to the problem of philosophy's “survival” 

in the modern world and its fate in the rapidly changing conditions of postcap-

italism. It is recognized that after the postmodernist tendencies to recognize 

the “death of philosophy” it has new grounds and themes. As such, the “bio-

political turn” in social philosophy, and the participation of Marxist philosophy 

in it, may be considered. By “biopolitics” we mean special technologies of 

power, thanks to which it can manage not only individuals through a certain 

number of disciplinary procedures, but also the totality of people, constituted 

and unified no longer politologically (as “people”), but rather demographically 

(as “population”). Under the “biopolitical turn” is the recognition that human 

beings have a holistic biosocial nature, which requires the modernization of 

political governance technologies. In conclusion, it is shown how biopolitical 

capitalism through excessive consumption enslaves human beings, making 

them an appendage of the machine of capitalist production. 

 

Keywords: biopower, biopolitics, capitalism, consumerism, Marxism. 

 

Вопрос о судьбах философии в новую технологическую эпоху, ха-

рактеризующуюся взрывным характером развития науки и расширением 

сферы ее влияния, кардинальным изменением структуры общества и свя-

занных с ней социальных отношений, в т.ч. и по причине мутации капи-

талистического способа производства, занимает важное место в совре-

менных философских дискуссиях. «Короткий 20-й век» породил 

ощущение, что предмет науки стал исчерпывать предмет философии. 

Например, вот как это сформулировал С. Хокинг: «...почти все мы ино-

гда задаемся вопросами: Почему мы здесь? Откуда мы пришли? Тради-

ционно, это вопросы философии, но философия мертва. Философы не 

справились с современным развитием науки. В частности, с физикой. 

Ученые стали теми, кто несет факел открытия в нашем поиске знания» 

[1]. Другим показалось, что философия перестала реагировать на «вы-

зовы времени», быть «точкой сборки» для личности и культуры, «гидом» 

и «критиком», – что в разное время разными авторами относилось к ее 

основному функционалу. А. Кожев утверждал, что 20-й век, ставшей аре-

ной ожесточенной борьбы между пролетариатом и буржуазией, по этой 

причине вообще отказался от философии: «Философия как квинтэссен-

ция культуры – явление классовое, а именно аристократическое. Как 



 
168 

 

форма сознания она в равной степени враждебна как пролетариату, так и 

буржуазии... Ни пролетариату, ни буржуазии философия просто не 

нужна» [2]. О. Шпенглер высказал положение об утрате понимания 

смысла и значения философии в ситуации «заката» европейской цивили-

зации – в том виде, в каком он ее застал. Финальную точку в агонии фи-

лософии, казалось бы, поставил постмодернизм – с его «смертью автора», 

«закатом метанарраций» и бодрийяровским «исчезновением», но оказа-

лось, что это только многоточие: проблематизировав методологические 

основания классической философии, он показал необходимость устране-

ния этих противоречий, – либо построения принципиально новой фило-

софии на принципиально новых основаниях и новых темах. Одной из та-

ких тем мог бы стать «биополитический поворот», одним из инициаторов 

которого в социально-политических исследованиях стал французский 

философ и историк мысли М. Фуко и который совершенно несправед-

ливо относят только к постструктуралистской традиции. Известный за-

падный философ-марксист Д. Харви придерживается мнения, что «Фуко 

проделал великолепную работу... по обобщению аргументации Маркса и 

приданию ей содержания»; китайские специалисты вообще считают, что 

«марксизм – это не только одна из основных научных школ, которая спо-

собствовала возникновению биополитического поворота, но и в значи-

тельной степени вдохновила на создание биополитической методологии» 

(при этом исследователи специально отмечают, что не только «Капитал» 

Маркса стал источником этого вдохновения, но и его «Экономические 

рукописи 1857-1859 годов», включая входящий в них «Фрагмент о маши-

нах») [3, с. 44-45].  

Принятая теперь констатация человека как биосоциального суще-

ства долгое время никоим образом не влияла на его восприятие социогу-

манитарными дисциплинами и формируемым в их контексте обществен-

ным мнением, представляя не целостное, но разделенное дихотомически 

понятие. Поначалу торжествовало представление, выработанное на заре 

средневековья с его оригинальным прочтением человека как существа 

принципиально греховного и неспособного на переход в любое свое ино-

бытие без участия трансцендентного Бога; существа не биологической, 

но духовной природы, когда телесный статус рассматривался только 

лишь в качестве временного состояния, однако необходимого для чело-

веческого испытания на предмет получения иной, внетелесной и 



 
169 

 

совершенной жизни. Последнее составляло «ядро» доктрин, относя-

щихся к сфере теодицеи – оправдания благости божественного управле-

ния Вселенной, несмотря на наличие в мире зла. Таким образом по ана-

логии с внешней человеку реальностью, разделенной исходя из 

платонической традиции как мир священный и мирской, происходило 

удвоение и человеческой реальности. В конечном итоге – тело оставалось 

здесь, когда душа «улетала» ввысь. 

Ренессанс заменил «греховное» на «животное», и отныне именно 

это нужно было преодолевать: свою животную природу. Новоевропей-

ские мыслители превратили человека в существо сознательное и, в иде-

але, созидательное, когда его разум стал основанием для нового возвы-

шения человека: уже, может быть, не «венец творения», но самое 

разумное из земных существ. Воспоследовавшие за ними деятели эпохи 

Просвещения утвердили его разумность как повод и способ властвовать 

над окружающим миром. Разумность стала главным человеческим атри-

бутом, отличающим его от животных, при этом априорное наличие ра-

зума давало ему повод трансформировать реальность, перестраивать ее 

на человеческих основаниях, в конечном счете – рационализировать ее. 

Наступившая буржуазная эпоха совершенно естественно тут же превра-

тила внешнюю по отношению к человеку действительность из объекта 

рационализации в объект экспроприации, присвоения; это стало триум-

фом инструментальной рациональности.  

В этот период именно сознательность и разумность стали исчерпы-

вающе описывать человека. Животная природа человека была преодо-

лена, во всяком случае, теоретически – согласно известной формуле 

Ж. Лакана, когда вытеснение (из дискурса) всегда предшествует подав-

лению [4, с. 49]: из дисциплинарных дискурсов вытеснялись всякая ре-

флексия относительно биологического в человеке. Антропоцентрично 

ориентированные культуры пугала сама возможность проведения парал-

лелей между своим человеческим и всем остальным животным. Пред-

ставляется, что исчерпывающим образом ужас от обретения своей иной, 

не божественной, природы и местоположения во Вселенной описал 

немецкий философ и богослов Р. Гвардини в своей работе «Конец Нового 

времени»: «Изменение картины мира поставило место человека в мире 

под вопрос. Человек оказывается «где-то», в месте все более и более слу-

чайном. Новое время стремится вытащить человека из центра бытия… 



 
170 

 

человек теперь автономен… – но и венцом творения он уже больше не 

является, став лишь одной из частей мироздания. Новое время, с одной 

стороны, возвышает человека – за счет Бога, против Бога; с другой сто-

роны… оно делает человека частью природы, не отличающейся в прин-

ципе от животного и растения» [5, с. 262-263].  

Весьма вероятно, что этот субъективный человеческий фактор, 

ужас от своего нового статуса, не отличающегося «в принципе от живот-

ного и растения» и тревога, с ним связанная, обусловил торжество ма-

шинной цивилизации и формирование свойственного Западу техноцен-

тризма, что, в свою очередь, поддерживалось и само, в свою очередь, 

поддерживало развитие естественных и технических наук в противовес 

социогуманитарным. Технические дисциплины были ангажированы 

нарождающимся капитализмом, поскольку последние, предположи-

тельно, могли обеспечить удовлетворение его собственных потребностей 

в повышении эффективности производства. В частности, механика и 

утвердившееся ввиду его интенсивного развития механистическое миро-

воззрение Нового времени были также данью капитализму, заинтересо-

ванному в увеличении объемов производства, для чего необходимы были 

прицельно новые орудия труда – механические машины. Однако вот ка-

зус – Европе понадобились машины еще и ввиду естественной убыли 

населения, когда жертвами «черной смерти» – пандемии чумы, протекав-

шей преимущественно в бубонной форме и прошедшей по Европе в се-

редине XIV века (1346-1351), стало порядка 34 млн. из 42 млн. человек, 

проживавших в Европе на начало XIV века.  

У Маркса есть замечательное утверждение того, что человеческая 

история началась тогда, когда человек начал удовлетворять свои биоло-

гически потребности принципиально небиологическим способом. Он в 

своей работе «Немецкая идеология» писал, что «первая предпосылка вся-

кой человеческой истории – это, конечно, существование живых челове-

ческих индивидов. Поэтому первый конкретный факт, который подлежит 

констатированию, – телесная организация этих индивидов и обусловлен-

ное ею отношение их к остальной природе» [6, с. 14]. В этой же работе 

он выделил основные стороны социальной деятельности: производство 

жизненных средств, порождение новых потребностей, «производство 

жизни – как собственной, посредством труда, так и чужой, посредством 

деторождения», материальное общение [6, с. 26]. Это был, судя по всему, 



 
171 

 

первый опыт проникновения антропологического измерения в новоевро-

пейский философский дискурс. При этом Маркс не сводит человеческую 

сущность только к его биологической природе, напротив, именно за это 

критикует Фейербаха, заявляя, что «у него человеческая сущность может 

рассматриваться только как «род», как внутренняя, немая всеобщность, 

связующая множество индивидов только природными узами». Марксов 

человек – это скорее продукт социальный, точка приложения различных 

социальных практик и их результирующая: сущность человека «в своей 

действительности… есть совокупность всех общественных отношений», 

– так формулировал свою позицию сам немецкий мыслитель [7, с. 2].  

Вместе с тем, биологическое в человеке хотя бы удостоилось упо-

минания, хотя по Марксу только оно и остается, когда человек стано-

вится «придатком машины». Современное ему производство, по мнению 

Маркса, только и оставляет человеку, что его биологические потребности 

в еде, сне и самовоспроизводстве. Ни на что иное у рабочего попросту не 

остается ни сил, ни времени при распространенном тогда режиме произ-

водства. В итоге, с требования улучшения условий труда и жизни начи-

налось современное социалистическое движение, а это уже начало новой 

эпохи, когда начинается дрейф от понимания человека как «центра Все-

ленной», существа, занимающего исключительное положение среди про-

чих живых существ, на позиции биоцентризма – понимания человека как 

продукта, в том числе и биологической – а не только социальной – эво-

люции, в конечном счете, как организма. Кроме того, требование улуч-

шения условий труда и жизни рабочего, собственно, и составило основу 

биополитической программы марксизма.  

Именно в этот период одной из основных новаций в области соци-

ального управления и регулирования становится «то, что можно назвать 

контролем жизни со стороны власти: это… обретение власти над челове-

ком как живым существом, своего рода этатизация биологического или, 

по меньшей мере, некоторая склонность к такой этатизации» [8, с. 253.]. 

Именно в эту эпоху, по мнению М. Фуко, происходит рождение и рас-

пространение «биополитики» – под этим термином скрывается то, что 

указывает, как власть трансформируется практически, так что в итоге 

она может управлять не только индивидами посредством некоторого ко-

личества дисциплинарных процедур, но и совокупностью людей, 



 
172 

 

конституированных и унифицированных уже не политологически (как 

«народ), но скорее демографически (как «население»).  

По мысли Фуко, в Европе Нового времени под влиянием просвещен-

ческих доктрин осуществляется переход от механистической модели об-

щества, строго расчерченного на дисциплинарные пространства вроде 

тюрьмы, больницы или сумасшедшего дома, к модели общества как ор-

ганизма, требующего превентивного или реального лечения от широчай-

шего спектра социальных заболеваний. Теперь общество беспрестанно 

оберегается от рискованных и необдуманных действий методами меди-

цинского контроля: профилактикой, гигиеной и санацией.  

Для Фуко суверенная машина государственности с ее обыкновением 

прибегать к силовым мерам воздействия постепенно избавляется от уста-

новки «позволять жить и заставлять умереть» и прибегает к императиву 

«заставлять жить и позволять умереть». Биополитическое руководство в 

трактовке Фуко осуществляется с помощью трех основных практик. Во-

первых, путем медикализации нравственных и моральных поисков, то 

есть включения их в медицинский дискурс и описания посредством точ-

ной диагностики и анамнеза. Во-вторых, при содействии статистических 

и демографических методов учета населения. И, в-третьих, благодаря 

введению специального типа властных отношений, который сам Фуко 

называет «управляемостью». Под «управляемостью» Фуко понимает та-

кую парадигму выстраивания власти, когда ее требования и предписания 

предстают не внешними командно-административными приказами, а 

внутренними поведенческими моделями, добровольно встроенными в 

повседневную «политику тела». В трактовке Фуко прием «управляемо-

сти» отражает основной принцип биополитики – переход от насильствен-

ной власти суверена к буржуазным практикам «оберегания себя» путем 

игнорирования навязчивых и неприятных жизненных проявлений. 

Иными словами, до того разрозненные практики под контролем гос-

ударства консолидируются, целью их является качество и количество 

населения, в конечном итоге – государственная выгода. Таким образом, 

государство, начинающее функционировать биополитически, берет под 

контроль управление здоровьем, гигиеной, питанием, рождаемостью, 

сексуальностью, и теперь каждая из этих различных областей вмешатель-

ства становится делом политики [9]. Новый формат власти – биовласть 

– представляет собой регулирование общественной жизнью изнутри, 



 
173 

 

такая власть становится жизненно необходимой, жизненной функцией, 

которую всякий индивид, в идеале, принимает и выполняет добровольно. 

Это дополнительно маркирует переход власти с трансцендентного на им-

манентный уровень: «биовласть обращается к ситуации, в которой ставка 

делается непосредственно на производство и воспроизводство самой 

жизни» [10, с. 36]. 

Однако означает ли это, что власть стала позитивной? Насколько 

она избегает прежних соблазнов оказаться тотальной и самодовлеющей? 

Представляется, что именно новый формат «биополитики» ограничивает 

все ее формы в их возможностях для произвола начиная со второй поло-

вины XVIII века, когда «процессы рождаемости, смертности, продолжи-

тельности жизни в связи со всем комплексом экономических и политиче-

ских проблем» составили «первые объекты знания и первые объекты 

контроля со стороны биополитики» [8, с. 257]. 

Произошедший в этот период «перелом» позволил дополнительно 

увидеть и линию разрыва между прежней биовластью и формирующейся 

биополитической практикой. «Биовласть возвышается над социумом как 

суверенная сила, превосходящая всякое бытие и навязывающая ему свой 

порядок. Биополитическое производство… присуще самому обществу. 

Оно порождает новые социальные отношения и формы…» [11, с. 125]. 

Именно так проблематизировали диалектические отношения форм био-

власти и возникающих вокруг них биополитических отношений ныне по-

койный итальянский философ А. Негри и его коллеги по сообществу 

Multitubes («Множества»). Это означает ничто иное, как внеположен-

ность биовласти биополитике во всех графах ее эволюции: и когда преж-

няя власть могла «заставить умереть или оставить жить», и когда сме-

стившиеся акценты уже разворачивают ее к «заставить жить или 

позволить умереть».  

Несколько проще вопрос, касающийся природы биовласти, тем бо-

лее что она давно была вписана в формат прежней власти, однако по пре-

имуществу служила не целям общества, а скорее целям суверена, даже 

когда в его роли стал выступать «народ». Самым иллюстративным при-

мером, на наш взгляд, является то крайне негативное отношение, которое 

питают авраамические религии к анормативным формам сексуальных от-

ношений: гомосексуализму, мастурбации и т.д., – т.е. отрицающим, по 

сути, саму возможность деторождения. Последнее может быть связано с 



 
174 

 

общей позицией иудаизма, нашедшей выражение в Ветхом завете (Быт. 

38:7-10: «Ир, первенец Иудин, был неугоден пред очами Господа, и 

умертвил его Господь. И сказал Иуда Онану: войди к жене брата твоего, 

женись на ней, как деверь, и восстанови семя брату твоему. Онан знал, 

что семя будет не ему, и потому, когда входил к жене брата своего, изли-

вал на землю, чтобы не дать семени брату своему. Зло было пред очами 

Господа то, что он делал; и Он умертвил и его») и предположительно 

направленной на решение демографических проблем, стоявших перед 

древнееврейским обществом в свете его бесконечных гонений. Однако 

получившей возможное для той эпохи выражение в виде прямого запрета 

и религиозную легитимацию. 

Впрочем, не стоит поддаваться искушению свести биополитику 

всего лишь к совокупности различных форм биовласти. Представляется, 

что ее структура гораздо сложнее, хотя приходится признать, что пока не 

существует целостной биополитической концепции. Можно с точностью 

утверждать, что сведение всего многообразия проявлений социальной 

жизни человека только к их основанию – жизни биологической, – недо-

пустимо. Ряд теоретиков такой подход прямо называют «позитивистским 

витализмом» (впрочем, в сущности, мы вполне могли бы столкнуться с 

тем, что Маркс назвал «унылым материализмом») и утверждают возмож-

ность сползания такого витализма к «танатополитике, политике смерти, 

нежели к подлинному политическому жизнеутверждению» [9]. Кроме 

того, такое «узкое» понимание феномена биополитики, на наш взгляд, 

противоречит содержанию самого понятия «биополитика». На этот важ-

нейший теоретический момент в своѐ время обратил внимание Дж. Агам-

бен, который утверждал, что в исходном своѐм понимании термин bios – 

это жизнь общественная, присущая исключительно социально и полити-

чески активным людям. Этой общественной жизни предстоит и противо-

стоит zoē – жизнь биологическая как характеристика всех «живых» су-

ществ, будь то животные или люди. При этом в классическом античном 

мире, как утверждает Агамбен, zoé была исключена из сферы pólis, соци-

ально-экономической и политической жизни общества, и ограничена – в 

силу своей чисто репродуктивной функции – сферой частного домашнего 

хозяйства, oikos. А, по мнению итальянского философа, именно это раз-

личение и явилось отправным моментом в конструировании Фуко новой 

биополитической теории [12, с. 7-9]. 



 
175 

 

Однако именно такой парадигмы, отличной от фукольдианской, 

придерживаются представители натурализма в философии, равно как ряд 

российских специалистов, пришедших в исследование биополитики из 

биологии и вносящих в рассмотрение этой новой реальности биологиза-

торские подходы. Именно в рамках этой парадигмы стала возможной де-

финиция биополитики как совокупности «приложений наук о жизни 

(биологии в целом, генетики, экологии, эволюционной теории и др.) в по-

литической сфере», теперь транслируемое в русском сегменте «всемир-

ной сети» как образцовое. Однако вряд ли возможно согласиться с таким 

достаточно узким пониманием феномена биополитики и предлагаемыми 

его экспликациями [13].  

В заключение хотелось бы еще отметить те перспективы, которые 

обещает «биополитический поворот» критике современных отношений 

между трудом и капиталом, дополняя ее политэкономическое измерение. 

А. Негри в свое время констатировал переход от дисциплинарного капи-

тализма фабричного производства к биополитическому капитализму по-

вседневного потребления. Как он писал, «здесь биополитическое выхо-

дит на сцену: биополитическое как жизнь, отданная работе, и, 

следовательно, как политика, которая мобилизуется для организации 

условий социальной эксплуатации во всех сферах жизни и контроля над 

ней. Как мы уже говорили в марксистских терминах, капитал «подчинил» 

себе все общество» [14, с. 74]. Рабочий снова оказывается «придатком», 

но уже не машины, но рыночных отношений и идеологии консюмеризма. 

Его политикой жизни становится безудержный труд ради возможности 

бесконечно потреблять товары даже не самой первой необходимости. 

Проблема в том, что большинство людей испытывают недостаток инди-

видуальности и находят слишком болезненным столкновение с базовыми 

смысложизненными вопросами «кто я» и «для чего я существую?», и в 

таком избыточном потреблении находится простой выход через отвлече-

ние и ложную индивидуализацию на основе обладания. «Токсины эгои-

стического капиталиста, которые наиболее опасны для благополучия че-

ловека», – это систематическая поддержка тех идей, что будто бы только 

«материальное богатство – это ключ к самореализации, что только пре-

успевшие в материальном отношении являются победителями…» [15, с. 

70-71]. В итоге «люди различают друг друга по тому, чем они владеют, а 

не по тому, кто они есть, по тому, что они имеют, а не по тому, что они 



 
176 

 

есть» [16, р. 65]. В соответствующей литературе этот феномен получил 

наименование affluenza (термин получен путем слияния слов «affluent» и 

«influenza», что означает «болезнь изобилием») [17]. 

 

Список литературы 

 

1.  Warman M. Stephen Hawking tells Google ‘philosophy is dead’ [Элек-

тронный ресурс] // The Telegraph. – 2011. – Май 17. – URL: 

https://www.telegraph.co.uk/technology/google/8520033/Stephen-

Hawking-tells-Google-philosophy-is-dead.html (дата обращения: 

26.03.2024).  

2.  Россман В.И. После философии: Кожев, «конец истории» и рус-

ская мысль [Электронный ресурс] // Горький. – URL: 

https://magazines.gorky.media/nz/1999/5/posle-filosofii-kozhev-

konecz-istorii-i-russkaya-mysl.html (дата обращения: 25.03.2024). 

3.  Wang J., Lei Yu. The Biopolitical Turn, Marxism and the Radicalization 

of Social Theory. – Humanities and Social Sciences. – 2022. – Vol. 10, 

No. 1. – P. 38-47. 

4.  Лакан Ж. Телевидение. Пер. с фр. А. Черноглазова. – М.: Издатель-

ство «Гнозис», 2000. – 160 с. 

5.  Гвардини Р. Конец нового времени // Феномен человека. Антология 

/ Сост. П.С. Гуревич. – М.: Высшая школа, 1993. – С. 240-296. 

6.  Маркс К. Немецкая идеология // Маркс К., Энгельс Ф. Избранные 

сочинения: В 9 томах. Т. 2. – М.: Политиздат, 1985. – С. 5-75. 

7.  Маркс К. Тезисы о Фейербахе // Маркс К., Энгельс Ф. Избранные 

сочинения: В 9 томах. Т. 2. – М.: Политиздат, 1985. – С. 1-4. 

8.  Фуко М. «Нужно защищать общество»: курс лекций, прочитанных 

в Коллеж де Франс в 1975-1976 учеб. Году. Пер. с фр. Е.А. Самар-

ской. – СПб.: Наука, 2005. – 312 с.  

9.  Негри А. Труд множества и ткань биополитики [Электронный 

оесурс] // Полит.ру – URL: 

http://www.polit.ru/article/2008/12/03/negri/ (дата обращения: 

23.03.2024). 

10.  Хардт М., Негри А. Империя. Пер. с англ. / Под ред. Г.В. Каменской, 

М.С. Фетисова. – М.: Праксис, 2004. – 440 с. 

https://www.telegraph.co.uk/technology/google/8520033/Stephen-Hawking-tells-Google-philosophy-is-dead.html
https://www.telegraph.co.uk/technology/google/8520033/Stephen-Hawking-tells-Google-philosophy-is-dead.html
https://magazines.gorky.media/nz/1999/5/posle-filosofii-kozhev-konecz-istorii-i-russkaya-mysl.html
https://magazines.gorky.media/nz/1999/5/posle-filosofii-kozhev-konecz-istorii-i-russkaya-mysl.html
http://www.polit.ru/article/2008/12/03/negri/


 
177 

 

11.  Хардт М., Негри А. Множество: война и демократия в эпоху импе-

рии. Пер. с англ. / Под ред. В.Л. Иноземцева. – М.: Издательство 

«Культурная революция», 2006. – 559 с. 

12.  Агамбен Дж. Homo sacer. Суверенная власть и голая жизнь. Пер. с 

итал. И. Левина и др. – М.: Издательство «Европа», 2011. – 256 с. 

13.  Олескин А.В. Биополитика и ее приложения в условиях России 

[Электронный ресурс] // РИСО – Институт по связам с обществен-

ностью. – URL: http://www.rpri.ru/materials/oleshkin.html (дата обра-

щения: 30.03.2024). 

14.  Nealon J.T. Biopolitics, marxism and piketty’s capital in the twenty-first 

century // Социология власти. – 2021. – Т. 33, № 1. – С. 64-82. 

15.  Фишер М. Капиталистический реализм. Пер. с англ. Д. Кралечкина. 

– М.: Ультракультура 2.0, 2010. – 144 с. 

16.  James O. Affluenza: How to Be Successful and Stay Sane. – London: 

Vermilion, 2007. – 570 p. 

17.  Опарин А.Ю. Affluenza («болезнь изобилием») как превращенная 

форма современной социальности в условиях транскапитализма // 

Интеллектуальная культура Беларуси: гуманитарная безопасность в 

условиях глобальных вызовов: материалы Седьмой международной 

научной конференции (16-17 ноября 2023 г., г. Минск): В 2 томах. / 

Редкол. А. А. Лазаревич (пред.) [и др.]. – Минск: Четыре четверти, 

2023. – Т. 1. – С. 379-382. 

 

УДК 101.1.316; 171  

 

Социальная философия и философия техники – линии пересечения 

в современном техномире 

 

Н.М. Твердынин 

доктор философских наук, кандидат технических наук 

Академия гражданской защиты МЧС России им. генерал-лейтенанта 

Д.И. Михайлика, г. Химки, Россия 

e-mail: tvernick@mail.ru 

 

Аннотация. Рассматриваются вопросы, связанные с синтезом от-

дельных методических и подходов в научном познании применительно к 

http://www.rpri.ru/materials/oleshkin.html
mailto:tvernick@mail.ru

