
250 

4. Первобытное общество. Основные проблемы развития ; отв. ред. 
А. И. Першиц. – М. : Наука, 1975. – 288 с. 

5. Кулаков, И. Д. А. А. Богданов и проблема развития общественного социума 
/ И. Д. Кулаков // Философы ХХ века : ХII Республиканские чтения ; сост. 
В. С. Вязовкин. – Минск : РИВШ, 2007. – С. 94–95. 

Ф. ЭНГЕЛЬС, Г. ПЛЕХАНОВ И В. ЛЕНИН: 

КАК ОКТЯБРЬСКАЯ РЕВОЛЮЦИЯ СТАЛА ВОЗМОЖНОЙ 

А. Ю. Опарин 

Ф. Энгельс – выдающийся германский мыслитель и политический 

деятель, друг и соратник К. Маркса. И хотя сам Энгельс всегда признавал 

приоритет своего друга в научных и политических делах, его роль в том, 

что Октябрьская революция стала возможной, неоценима, хотя и не так 

очевидна. Тем более, что воздействие это не было непосредственным, 

«медиумами» энгельсовских идей для нее выступили Г. В. Плеханов и 

В. И. Ленин. Многие в 1917 г. обвиняли Ленина в предательстве Плеханова 

(«У Христа был только один Иуда, а среди учеников Плеханова их было 

много», – заявил на похоронах Плеханова меньшевик Л. Дейч [1, с. 54]), 

однако их совестная заслуга в адаптации марксистского учения к 

российским условиям и превращение революционной теории в русскую 

революционную практику бесспорна. Плеханов своими теоретическими 

наработками вооружил русских революционных «максималистов» 

(А. Грамши так перевел на итальянский язык термин «большевики»), 

Ленин же, в свою очередь, как их лидер, превратил теоретические 

концепции Плеханова в основание для своего радикального политического 

активизма. 

Речь шла о сложных концептуальных отношениях между базисом 

(материальным производством и возникающими, в связи с этим, 

экономическими отношениями) и надстройкой (где сплетены политика, 

идеология и культура, а также реакции людей на обстоятельства их жизни, 

специфику и условия материального производства и сложившиеся 

экономические отношения), а точнее – о порядке их взаимодействия. 

Могут ли надстроечные факторы оказывать сколь-нибудь значительное 

влияние на базис, и где пределы этого влияния? В конечном счете, вопрос 

состоял в том, можно ли преобразовать экономический фундамент 

общественной жизни, или хотя бы запустить процесс трансформации, 

политически и идеологически? 

Как известно, упрощенное понимание концепции Маркса и Энгельса 

в конце концов привело к тому, что экономический детерминизм как одно 

из возможных прочтений их теории стал наиболее влиятельным во время 

существования II Коминтерна (1889–1914 гг.). Однако это скорее вело к 



251 

политическому созерцанию, чем к активной антикапиталистической 

деятельности: «зачем нужны индивидуальные действия, если 

капиталистическая система готова рухнуть под тяжестью своих 

собственных структурных противоречий?» [5, с. 162]. Что, разумеется, шло 

вразрез с практической ориентированностью учения классиков марксизма, 

ставя под сомнение главный – 11-й – из «Тезисов о Фейербахе». 

В последующем, уже после кончины Маркса, Энгельс часть вины за 

вульгаризацию марксизма возложил на них самих, утверждая, что они – 

ради закрепления основного своего «монистического» принципа, 

обеспечивающего целостность всей их социально-философской системы – 

вынуждены были постоянно педалировать исключительную роль 

экономического фактора [2, с. 539]. В результате отношения базиса и 

надстройки у классиков марксизма получили только самый общий и в 

недостаточной степени прописанный характер. И Энгельсу пришлось 

вносить коррективы в получившую распространение схему общественных 

отношений, объясняя, что экономический фактор является определяющим 

лишь в «конечном счете», и что он вовсе не является единственным. 

«Экономическое положение – это базис, но на ход исторической борьбы 

также оказывают влияние и во многих случаях определяют 

преимущественно форму ее различные моменты надстройки: политические 

формы классовой борьбы и ее результаты – государственный строй, <...> 

правовые формы и даже отражение всех этих действительных битв в мозгу 

участников, политические, юридические, философские теории, 

религиозные воззрения и их дальнейшее развитие в систему догм...», – 

разъясняет Энгельс в письме Й. Блоху [2, с. 537–538]. «Дело обстоит 

совсем не так, что только экономическое положение является причиной, 

что только оно является активным, а все остальное – лишь пассивное 

следствие. Нет, тут взаимодействие на основе экономической 

необходимости, в конечном счете всегда прокладывающей себе путь», – 

продолжает он эту же тему в письме В. Боргиусу [2, с. 555]. 

Плеханов в своей работе «Основные вопросы марксизма» также 

обратился к проблеме взаимоотношений базиса и надстройки, значительно 

дополнив и развив ее. Им была сформулирована «пятичленка», которая 

определяет иерархию факторов и выделяет последовательные ступени, 

выстроенные по степени изменения их влияния на жизнь общества. «Если 

бы мы захотели кратко выразить взгляд Маркса–Энгельса на отношение 

знаменитого теперь "основания" к не менее знаменитой "надстройке", то у 

нас получилось бы вот что: 1) состояние производительных сил; 

2) обусловленные ими экономические отношения; 3) социально-

политический строй, выросший на данной "экономической основе"; 

4) определяемая частью непосредственно экономикой, а частью всем 

выросшим на ней социально-политическим строем психика общественного 

человека; 5) различные идеологии, отражающие в себе свойства этой 



252 

психики» [4, с. 179–180]. 

При том, что Плеханов до того уже несколько раз обращался к 

проблеме движущих сил социальной динамики. В итоге, вместо 

эклектичного набора факторов, параллельно и непосредственно влияющих 

на социальные процессы в обществе, он предложил иерархически 

выстроенную строгую стратифицированную систему. Экономика и 

экономические отношения – в базисе, но их воздействие на явления 

духовной жизни сказывается только через ряд посредствующих звеньев; 

они лишь в конечном счете, а не непосредственно определяют 

надстроечные явления. Кроме того, формула подразумевает взаимосвязь 

этих факторов друг с другом, равно как взаимосвязь различных сфер и 

форм духовной деятельности. «Надо от экономики уметь перейти к 

общественной психологии, без внимательного изучения и понимания 

которой невозможно материалистическое объяснение истории 

идеологий», – пишет он [3, с. 247]. Согласно этой формуле организовано 

также и обратное воздействие: идеологии на общественную психологию, 

далее – на форму общества, и, в конечном счете – на экономическую 

основу. Наконец, им была предложена и новая классификация 

идеологических структур: «идеологии первого порядка» – право и 

политика, которые непосредственно отражают базис общества и столь же 

непосредственно на него воздействуют; «идеологии второго» (наука, 

мораль) и «третьего» (религия, философия, искусство) порядка отражают 

базис опосредованно и так же опосредованно оказывают обратное 

влияние. 

В итоге, гипотезой захвативших осенью 1917 г. власть сторонников 

РСДРП(б) стала именно это предположение Плеханова о возможности 

непосредственно политико-правового влияния на экономический 

порядок – не только в тот момент не социалистический, но еще и не 

вполне буржуазный; гипотеза, которую они попытались доказать на 

практике. При этом государственная власть, на которую нацелился Ленин, 

открывала доступ не только к институтам «идеологий первого порядка», 

она открывала доступ и к другим институтам – общественной культуры, 

убеждения и пропаганды: школам, вузам и СМИ, – позволявшим влиять на 

«психику общественного человека» и так постепенно изменять «форму 

общества», через революционную трансформацию людей трансформируя 

способ хозяйствования, т. е. экономику в целом. Иными словами, русские 

коммунисты, блокировавшиеся вокруг Ленина, воспользовались 

теоретическими допущениями, предоставленными им Плехановым, чтобы 

посредством политической власти прийти к «революционной гегемонии», 

основанной не только на принуждении, но и на согласии, обеспеченном 

идеологическими аппаратами и возможными «обратными связями» 

плехановской «пятичленки». К которым сам Плеханов, в свою очередь, 

пришел, признав уместность и справедливость внесенных Энгельсом в 



253 

марксистскую теорию уточнений. 

Литература и источники 

1. Кулегин, А. М. «…Умер Плеханов. Его съела родина…» / А. Кулегин 
// «Дилетант». – 2024. – № 106. – С. 50–55. 

2. Маркс, К. Избранные произведения : в 3 т. / К. Маркс, Ф. Энгельс. – М. : 
Политиздат, 1985. – Т. 3. – 639 с. 

3. Плеханов, Г. В. О материалистическом понимании истории / Г. В. Плеханов 
// Избр. философские произведения : в 5 т. / Г. В. Плеханов. – М. : Изд-во 
социально-экономической литературы, 1956–1958. – Т. 2. – 1956. – С. 236–266. 

4. Плеханов, Г. В. Основные вопросы марксизма / Г. В. Плеханов // Избр. 
философские произведения : в 5 т. / Г. В. Плеханов. – М. : Изд-во социально-
экономической литературы, 1956–1958. – Т. 3. – 1957. – С. 124–196. 

5. Ритцер, Дж. Современные социологические теории / Дж. Ритцер ; пер. с англ. 
А. Бойков, А. Лисицына. – 5-е изд. – СПб. : Питер, 2002. – 688 с. 

«ИССЛЕДОВАТЬ ДВИЖУЩИЕ ПРИЧИНЫ ИСТОРИИ»: 

ИЗ ПЕРЕПИСКИ Ф. ЭНГЕЛЬСА 

О. А. Павловская 

Происходящие в современном обществе трансформационные 

процессы все очевиднее свидетельствуют о теоретической 

конструктивности и практической значимости методологического 

потенциала марксистской теории материалистического понимания 

истории. Однако в адрес этой теории было выпущено немало критических 

стрел, как во времена ее создания, так и в высказываниях современных 

ученых. 

В своих письмах Ф. Энгельс, отстаивая истинную суть этого учения, 

предупреждает об опасности поверхностного понимания истории 

[1, с. 492], состояния «мнимоученого чванства так называемых 

образованных» [2, с. 511]. Он также упрекает многих новых «марксистов» 

в недостаточном освоении данной теории, ее поспешном, необдуманном 

применении, «ведь благодаря этому также возникла удивительная 

путаница» [3, с. 514]. 

В свое время, отвечая на критические высказывания в адрес 

марксизма, Ф. Энгельс заметил: «Согласно материалистическому 

пониманию истории в историческом процессе определяющим моментом в 

конечном счете является производство и воспроизводство действительной 

жизни. Ни я, ни Маркс большего никогда не утверждали. Если же кто-

нибудь искажает это положение в том смысле, что экономический момент 

является будто единственно определяющим моментом, то он превращает 

это утверждение в ничего не говорящую, абстрактную, бессмысленную 


